
 

International Journal of Cultural and Religious Studies  

 المجلة الدولية للدراسات الثقافية والدينية 

ISSN: 2752-9894 

DOI: 10.32996/ijcrs 

Journal Homepage: www.al-kindipublisher.com/index.php/ijcrs 

   
 

 

16 | P a g e  

 

 العبادات أنموذجا   :الرؤية الفقهية في تفسير العياشي
 قسم علوم القرأن ,كلية الامام الكاظم )ع( /اقسام بابل ،علي عزيز نعمة المعموري

 

 1العدد:                        6المجلد:                   26/01/2026البحث:  نشرتاريخ                01/01/2026تاريخ استلام البحث: 

 الملخص: 

يناول هذا البحث دراسة الرؤية الفقهية في تفسير العياشي من خلال تحليل نماذج من آيات العبادات التي شكّلت محوراً رئيساً 

الرواية المباشرة في في منهجه التفسيري الروائي. ويتميّز تفسير العياشي بوصفه من أقدم التفاسير الإمامية التي اعتمدت على  

بيان الأحكام الشرعية، إذ عمد المفسّر إلى عرض الآية ثم إيراد ما وصل إليه من نصوص مروية عن أئمة أهل البيت عليهم السلام،  

لتفسير دلالاتها التشريعية، وبخاصة في مجالات العبادات كالطهارة، والصلاة، والصوم، والزكاة، والحج. يهدف هذا البحث إلى 

شف عن الملامح الفقهية لخطاب العبادات في تفسير العياشي، عبر تتبّع كيفية توظيفه للروايات، وأنماط الدلالة التي اعتمدها الك

البيئة   أثر  البحث  المبكر. كما يستعرض  الإمامي  الفقه  بلورة  الشرعية، ومدى مساهمته في  الأحكام  الآيات بمنظومة  في ربط 

الرواية لدى العياشي، في تشكيل رؤيته الفقهية، ولاسيما في المسائل العبادية التي تحتاج    العلمية في سمرقند، وسعة مصادر

إلى بيان تفصيلي من جهة المعصوم. وتبينّ الدراسة أن العياشي قدّم أنموذجاً تفسيرياً فقهياً مميزاً في باب العبادات، إذ اعتمد  

الأحكام، وتوضيح حدودها، وربطها بالسنة الأئمة، دون توسع رأيي أو اجتهادي، مما جعل تفسيره    على بيان علل  المأثورة عن 

مرجعاً مهماً في الحفاظ على التراث الفقهي الروائي. ويخلص البحث إلى أنّ تفسير العياشي يمثّل مصدراً أصيلاً لفهم بنية الفقه 

منهجه في الاستنباط القرآني القائم على العباداتي عند الإمامية في القرون الأولى، وأن نماذج العبادات تكشف بوضوح عن  

 الرواية المعصومية بوصفها مركز المعنى التشريعي.

 .الرؤية الفقهية، تفسير العياشي، العبادات، الفقه الإمامي، التفسير الروائي، التشريع القرآنيالكلمات المفتاحية: 

 

 

The jurisprudential Perspective in Al-Ayyashi's Interpretation: Acts of 

Worship as a Model 

Ali Azeez Neamh Al Mamouri, Immam Al Kadhum College, Departments of Babel 

Corresponding Author: Ali Azeez Neamh Al Mamouri, E-mail: aliww9170@gmail.com 

 

RECIEVED: 01 January 2026                PUBLISHED: 26 January 2026                     DOI: 10.32996/ijcrs.2026.6.1.2 

 

Abstract 

This research examines the jurisprudential perspective in al-Ayyashi's exegesis by analyzing selected verses related 

to worship, which formed a central focus of his narrative-based exegetical approach. Al-Ayyashi's exegesis is 

distinguished as one of the earliest Imami commentaries that relied on direct narration in explaining legal rulings. 

The commentator presented the verse and then cited relevant texts narrated from the Imams of the Ahl al-Bayt 

(peace be upon them) to interpret its legal implications, particularly in areas of worship such as purification, prayer, 

fasting, zakat, and Hajj. This research aims to uncover the jurisprudential features of the discourse on worship in 

al-Ayyashi's exegesis by tracing his use of narrations, the patterns of interpretation he employed in linking verses 

to the system of legal rulings, and the extent of his contribution to the development of early Imami jurisprudence. 

The research also explores the influence of the scholarly environment in Samarkand and the breadth of al-

Ayyashi's sources of narration on the formation of his jurisprudential perspective, especially regarding matters of 

worship that require detailed explanation from the infallible Imams. The study reveals that al-Ayyashi presented 

a distinctive jurisprudential exegesis model in the chapter on acts of worship. He relied on explaining the rationale 

behind rulings, clarifying their limits, and linking them to the Sunnah transmitted from the Imams, without 



IJCRS 6(1):16-30 

 

Page | 17  

 

resorting to personal opinion or independent reasoning. This made his exegesis an important reference for 

preserving the narrative-based jurisprudential heritage. The research concludes that al-Ayyashi's exegesis 

represents an authentic source for understanding the structure of worship jurisprudence among the Imamiyyah 

in the early centuries, and that the examples of worship clearly reveal his methodology of Qur'anic deduction 

based on the infallible narrations as the center of legislative meaning. 

Keywords: Jurisprudential perspective, al-Ayyashi's exegesis, acts of worship, Imami jurisprudence, narrative-

based exegesis, Qur'anic legislation 

 

 

 المقدمة :  

 .ل شيءالقران  الكريم ليس مجرد كتاب يروي أحداثًا أو يسرد قصصًا كما قد يبدو للبعض، بل هو وحي من الله العليم الحكيم، الذي أحاط علمه بك 

المصطفى ليكون دليلاً لا شك فيه للصدق، وليوجه الناس نحو الطريق القويم، فليس هناك مجال فيه للخيال أو الظنون. واجبنا  أُنزِل على الرسول  

المستويات،  أن نعيد إليه أمرنا، وأن نستمد منه النور والهداية، باحثين عن حكمه فيما يخصنا، فهو المصدر الأساسي لإصلاح حياة الإنسان على جميع  

القرآن الكريم يُمَهد النفوس لقبول مبادئ الإنسانية   .ه تتجلى في تحديد مسؤوليات البشر، وتوضيح نظام حياتهم، وقيمة كل من الدنيا والآخرةوأهميت

ن من  لقد شكى الرسول الكريم إلى ربه مما واجهه القرآ .التي تتضمنها آياته، ويقدم تصورات ومفاهيم تشكل ميزانًا يزن به المسلم شؤون حياته

ولا شك أن الأحكام الفقهية الواردة   .إعراض وتكذيب ومخالفة من قِبلَِ البعض الذين هجروه ولم يتخذوه مرجعًا لتصوراتهم ومفاهيمهم الإسلامية

القرآنية في  في القرآن تشكل أمراً ذا أهمية كبرى لفهم حياة الإنسان وصلاحها. ومن هنا كان الاهتمام بآيات الأحكام ضرورة، إذ تُبرزِ دور النصوص  

 لذا لزم دراسة نماذج متباينة من هذه الآيات  .تقديم مفاهيم دقيقة دون تعقيد في اللفظ أو المعنى

 :  اشكالية البحث  -1 

خصوصاً فيما يتعلق بباب  —على الرغم من الأهمية العلمية لتفسير العياشي بوصفه من أقدم التفاسير الإمامية الروائية، فإنّ البعد الفقهي فيه

لا يزال بحاجة إلى دراسة تحليلية تكشف عن طبيعة منهجه في استنباط الأحكام الشرعية من النص القرآني عبر الروايات المأثورة عن أهل  —العبادات

وّر  ا مع تط البيت عليهم السلام. وتبرز الإشكالية من خلال غياب الدراسات التي تتناول كيفية تشكلّ الرؤية الفقهية في هذا التفسير، ومدى انسجامه

وبناءً    .تفسيره الفقهيالفقه الإمامي في القرون الأولى، فضلاً عن عدم وضوح حدود تأثير البيئة العلمية ومصادر الرواية لدى العياشي في تشكيل  

 :على ذلك، تتمحور إشكالية البحث حول السؤال الرئيس الآتي

الرواي المفسّر في توظيف  اعتمده  الذي  الروائي  المنهج  العبادات، وما طبيعة  آيات  العياشي من خلال  الفقهية في تفسير  الرؤية  تتجلى  ات  كيف 

 المعصومية لتأسيس الأحكام الشرعية؟ 

   اهمية البحث :-2

 هناك عدّة جوانب علمية ومنهجية تتصل بتاريخ التفسير الإمامي، وتطور الفقه الشيعي، ومنها  

إبراز دور الرواية المعصومية   .الكشف عن ملامح الفقه الإمامي المبكر،ودراسة العلاقة بين التفسير والفقه، .هو إبراز القيمة العلمية لتفسير العياشي،

إحياء تراث تفسيري مفقود، وخدمة الدراسات الأكاديمية في مجالي التفسير والفقه،فهم السياق التاريخي لتطور الفكر   في بناء الحكم الشرعي،و

التطور التاريخي  الفقهي يُمكنّ البحث من قراءة البيئة العلمية والاجتماعية التي عاش فيها العياشي، وتأثيرها في صياغة رؤيته الفقهية، مما يعزز فهم  

 .فقه الإماميلنظام ال 

 

 : اهداف البحث -3

 .اولا:الكشف عن الملامح الفقهية لخطاب العبادات في تفسير العياشي 

 .ثانيا :تتبّع كيفية توظيف العياشي للروايات في تفسير آيات العبادات 

 .ثالثا :تحليل أنماط الدلالة التي اعتمدها في ربط الآيات بمنظومة الأحكام الشرعية 

 .رابعا :دراسة مدى مساهمة تفسير العياشي في بلورة الفقه الإمامي المبكر 

 .خامسا :استعراض أثر البيئة العلمية في سمرقند على رؤيته الفقهية 

  سادسا: توضيح دور سعة مصادر الرواية لدى العياشي في تشكيل تفسيره الفقهي، خاصة في المسائل العبادية التي تحتاج إلى بيان تفصيلي عن 

 .المعصوم

 



 
 
: العبادات أنموذجا ي

ي تفسير العياش 
 الرؤية الفقهية ف 

Page | 18  

 المبحث الأول: تفسير العياشي ومنهجه التفسيري 

علمية    يعدّ محمد بن مسعود بن محمد بن عيّاش السمرقندي من أعلام )القرن الرابع الهجري(، أحد أبرز محدّثي ومفسّري الإمامية، وكان ذا مكانة

من أقدم التفاسير الروائية الشيعية،   "تفسير العيّاشي"مرموقة في سمرقند، وامتاز بسعة العلم والرواية وتضلّعه في التفسير والأحاديث. ويُعدّ كتابه  

والمفسّرين المحدّثين  من  بعده  جاء  من   .واعتمده 

لإمامية  ويتميزّ تفسيره بأنه تفسير بالمأثور، مبني على روايات أهل البيت )عليهم السلام(، ويكشف عن طبيعة المدرسة التفسيرية المشرقية لدى ا 

 .في القرن الثالث والرابع الهجريين

 المطلب الاول :نبذة تعريفية عن  العياشي 

 اولا: اسمه ونسبه   

ان أحد  وهو أبو النضر محمد بن مسعود المعروف بالسلمي السمرقندي، وقيل إنه ينتمي إلى بني تميم استنادًا لما ذكره ابن النديم في الفهرست، ك 

يُروى أنه كان   .امتاز بمكانته العالية وعلو شأنه، وخلف إرثًا علميًا يزيد على مائتي كتاب ورسالة .أبرز فقهاء الشيعة وأكثرهم علمًا وتقوى في عصره

 .في شبابه على المذهب العامي، لكنه تحول فيما بعد إلى المذهب الإمامي واعتنقه بعمق، مما جعله من كبار فقهاء مدرسة أهل البيت النبوي

 1كرس حياته لخدمة الإسلام، حيث جاهد بفكره وقلمه لرفع شأن الشريعة الإسلامية ونشر علوم الدين وتعاليم سيد المرسلين. 

 ثانيا : ولادته ونشاته : 

في القرن  يُعَدُّ العلاّمة محمد بن مسعود بن محمد بن عيّاش السلمي السمرقندي، المشهور بـ العياشي، واحداً من أبرز مفسّري ومحدّثي الإمامية  

رة كانت تُعدّ  الرابع الهجري. وقد وُلد في سمرقند إحدى كبريات مدن ما وراء النهر في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري، في بيئة علمية مزده

في   من أهم مراكز الحركة الثقافية والفكرية في ذلك العصر. وقد أسهم موقع سمرقند التجاري والثقافي، وما ضمّته من مدارس ومساجد وكتاتيب،

ر الذي هيّأ له تفرغّاً  ونشأ العياشي في أسرة ثرية ذات مكانة اجتماعية مرموقة، الأم.تكوين مناخ معرفي حافل مكنّ العياشي من تلقي علومه الأولى

طائلة في سبيل  مبكراً لطلب العلم ومتابعة النشاط العلمي. وتذكر كتب التراجم أنّ والده كان من كبار التجار في المنطقة، وأن العياشي أنفق ثروته ال

لى عمق التزامه بالمعرفة ومكانته في الأوساط  العلم والحديث، حتى قيل إنه بذل نحو ثلاثمائة ألف دينار على نسخ الكتب وجمع الروايات، ممّا يدلّ ع

فاتهم،  وقد تدرّج العياشي في سمرقند على أيدي كبار المحدّثين والعلماء الذين وفدوا إلى المنطقة أو أقاموا فيها، واطّلع على رواياتهم ومصن  .العلمية

لمية متعدّدة المذاهب في تكوين شخصيته الفكرية وانفتاحه على  فجمع بين علوم الحديث، والتفسير، والفقه، واللغة. وأسهم استقراره في بيئة ع

 .المدارس المختلفة، مما انعكس بوضوح في تفسيره الذي يُعَدّ اليوم أحد أهم التفاسير الروائية المبكرة في التراث الإمامي

تعرفّه على  وتشير المصادر إلى أنّ التحول الفكري للعياشي نحو التشيّع كان في مرحلة مبكرة من حياته، بعد دراسة معمّقة لمدارس الفقه والكلام، و

فغدا بيته مركزاً    آثار وروايات مدرسة أهل البيت عليهم السلام. ولذا يُعَدّ العياشي من العلماء الذين أسهموا في ترسيخ الحضور الشيعي في سمرقند،

اللاحقين والرجاليين والمحدّثين  المفسرين  لدى  أساسياً  الطلاب والباحثون، وأصبح اسمه مرجعاً  المطلب سوف نوضح    .علمياً يقصده  وفي هذا 

 بالتفصيل  في مايلي : 

 البيئة الاجتماعية والعلمية التي وُلد فيها -1

الثالث الهجري، في أسرة معروفة  وُلِد محمد بن مسعود بن محمد بن عيّاش السلمي السمرقندي، المعروف بـ العَيّاشي، في سمرقند خلال القرن  

أنّ العياشي كان من “أجلّ أصحابنا، واسع العلم، بصيراً بالأخبار”، وهو ما يشير إلى نشأة علمية رصينة منذ   (هـ450بالعلم والثراء. ويذكر النجاشي )ت  

   2طفولته في بيئة تُعَدُّ مركزاً علمياً كبيراً في ما وراء النهر.

آنذاك مركزاً مهماً للعلوم الإسلامية، جمعت بين فقهاء الحنفية والمحدّثين والمفسّرين، إضافة إلى بروز حلقات علمية شيعية بجهود  كانت سمرقند  

طق،  هـ(إلى أنّ العياشي كان واحداً من الأعلام الذين حملوا الفكر الإمامي إلى تلك المنا460علماء خراسان وما وراء النهر. ويشير الشيخ الطوسي )ت  

إن وجود هذا التنوع في الحركات الفقهية والفكرية جعل سمرقند بيئة خصبة للبحث والنقاش العلمي،    3مع ما يتطلبه ذلك من نشأة علمية متينة.

 .مما ساعد على تكوين شخصية العياشي وتحديد توجهه الثقافي منذ بداياته

 أسرته -2

الع  الحر  الشيخ  ويذكر  للعلم.  التفرغ  كبيرة مكنّته من  ثروة  والده  مالياً، وقد ورث عن  العياشي نشأ في أسرة ميسورة  أنّ  المصادر  )ت  تؤكّد  املي 

إنّ هذه البيئة العائلية  4أنّ العياشي “أنفق جميع ماله في طلب العلم ونشر الحديث”، وهي شهادة تُظهر عمق التزامه العلمي منذ شبابه،  (هـ1104

 
، ص. 2ج  ، التفسير والمفسّرون في ثوبه القشيب،المعرفة، محمد هادي علي،  ”، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي 744،ص   4ابن النديم ، ابو الفرج محمد بن إسحاق الورّاق البغدادي ، الفهرست ،  ج 1

 هـ 1425م، مشهد،الجامعة الرضوية للعلوم الإسلامية ، 2ط  751
 هـ1416، 1، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ط326النجاشي، رجال النجاشي، ص  2
 ه ـ1417، 1، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ط161، ص  الفهرستالطوسي، محمد بن الحسن،  3
 هـ1425، 1، قم، دار الحديث، ط304، ص 2الحر العاملي، أمل الآمل، ج  4



IJCRS 6(1):16-30 

 

Page | 19  

 

أن العياشي المستقرة والثرية سمحت له بأن يتفرغ بالكامل للبحث، وأن يجمع الروايات، وأن ينسخ الكتب، وأن ينفق على طلاب العلم. وتذكر الروايات  

 .ت وخارجهكان يعقد حلقات علمية في منزله، وقد وصل عدد تلاميذه إلى المئات، مما يؤكد أن نشأته كانت مرتبطة بحركة علمية عميقة داخل البي

 تحوّله الفكري وانتقاله إلى المذهب الإمامي -3

الإثني عشري لكنه بعد الاطلا  إلى المذهب الإمامي  ع على  تجمع المصادر الشيعية على أنّ العياشي نشأ سنياً على مذهب آبائه، ثم انتقل لاحقاً 

ا ذكر ابن حمزة  روايات أهل البيت )ع( تحوّل فكرياً إلى المذهب الإمامي. هذا التحول لم يكن عاطفياً، بل كان نتيجة دراسة نقدية مقارنة للأحاديث وكم

 ”5حين أشار إلى أن العياشي “نظر في طرق الحديث وكتب الفريقين، فرأى الحق مع رواة آل محمد هـ(560الطوسي )ت 

 6أنّ “العياشي رجع إلى مذهب أهل البيت )ع( بعد نظر طويل وتتبّع للروايات”   هـ(588وينقل ابن شهرآشوب )ت  .

، حتى  وتشير المصادر إلى أن هذا التحول كان نقطة انعطاف في حياة العياشي، إذ بدأ منذ تلك الفترة مشروعه الكبير في جمع الأحاديث الإمامية

 7في ترجمة العياشي أن “تحوّله العقائدي انعكس على جهوده في التفسير والحديث. هـ(1359صار من أكبر رواة خراسان. ويذكر الشيخ القمي )ت 

ياً واسعاً  وهذا التحول الفكري يُعَدُّ من المحطات الأساسية في نشأته؛ إذ جعله يعيد دراسة التراث الإسلامي من زاوية جديدة، ويبدأ مشروعاً علم 

بعد ذلك من  لجمع روايات أهل البيت )ع(. ومن الواضح أنّ هذا التحول كان نتيجة حركة علمية معمقة، وليس نتيجة تأثر سطحي، لأن العياشي أصبح 

 .كبار مفسّري ومحدّثي الإمامية

 8أنّ التحول العقائدي للعياشي انعكس على سعة مؤلفاته وتمسكه بالروايات الواردة عن أهل البيت )ع( .  ويفيد العلامة المجلسي  

 رحلاته العلمية ودراسته على كبار العلماء  -4

 خراسان -قم   --بغداد –الكوفة  :واسعة شملتلم يكن العياشي محدوداً في نطاق سمرقند، بل قام برحلات علمية 

وهذه الرحلات كانت جزءاً    9هـ( إلى أنّ العياشي التقى كبار الرواة في تلك البلدان، ممّا أتاح له جمع عدد كبير من الروايات .460ويشير الطوسي )ت  

رى في  مركزياً في نشأته العلمية، لأنها سمحت له بالانتقال من مرحلة طالب العلم في سمرقند إلى عالم واسع يدرك مناهج المدارس العلمية الكب 

 .عصره

    10أنّ العياشي نقل عن طبقة كبيرة من الرواة، وكان واسع الاطلاع في علوم القرآن .  هـ(1091كما يذكر الفيض الكاشاني )ت 

 نشأته العلمية وتأثير البيئة  في خراسان وسمرقند   .-5

ث في  كانت منطقة خراسان وما وراء النهر في القرن الثالث الهجري من أهم المراكز الفكرية الشيعية، حيث نشطت فيها حركة رواية الحديث والبح

 .علوم القرآن

المناطق، وأنّ نشأته   هـ(1427ويشير السيد محمد هادي معرفة )ت   الإمامي في تلك  الروائي  التراث  الذين جمعوا  أبرز  العياشي كان من  أنّ  إلى 

 11العلمية تأثرت بالمنهج الروائي السائد آنذاك . 

بحر  وكذلك شهدت سمرقند في عصر العياشي نشاطاً علمياً كبيراً، وكانت تضم مكتبات ومساجد تُدرس فيها علوم القرآن والحديث. وقد ذكر السيد  

   12أبرزهم العياشي” في كتابه أنّ “ما وراء النهر خرج منه جماعة من حملة علم آل محمد، ومن  هـ(1212العلوم )ت 

في معرض الحديث عن رواة خراسان أنّ العياشي كان “من أعلام مدرسة سمرقند التي مزجت بين العلوم   هـ(875كما يذكر العاملي النباطي )ت  

 13العقلية والنقلية” 

تكن شخصية محدّث فقط، بل كانت شخصية موسوعية  هذا المزج بين العلوم العقلية والنقلية كان له أثر كبير على تكوين شخصية العياشي، التي لم  

وقد ظهر أثر تلك البيئة في منهجه التفسيري لاحقاً، إذ صار التفسير بالمأثور هو الأساس في مشروعه    ،جمعت بين الحديث، والفقه، والتفسير، والكلام

 .العلمي، وهو منهج تميزت به مدارس خراسان

 
 هـ1412، 1، قم: مكتبة الداور، ط31، ص الثاقب في المناقبالطوسي ، بن حمزة ،  5
 هـ1421، 1، قم، مكتبة الداوري، ط109ابن شهرآشوب، محمد بن علي ، معالم العلماء، ص  6
 هـ1388، 2، قم: مكتبة الصدوق، ط105، ص 2، ج الكنى والألقابلقمي،  7
 هـ1403، 2، بيروت، مؤسسة الوفاء، ط27، ص  1المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج  8
 ه ـ1381، 1، النجف، المطبعة الحيدرية، ط414الطوسي، محمد بن الحسن ،  الرجال، ص  9

 ه ـ1406، 2، قم، المكتبة الإسلامية، ط43، ص 1الفيض الكاشاني، محمد محسن ،  الصافي في تفسير القرآن، ج  10
 هـ1428، 3، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ط212، ص 1معرفة، التمهيد في علوم القرآن، ج  11
 هـ1387، 1، النجف: المطبعة الحيدرية، ط42، ص 2، ج لفوائد الرجالية بحر العلوم، محمد مهدي، 12
 هـ1420، 1، قم: دار المعارف، ط19، ص 1العاملي النباطي، عوالم المعارف، ج  13



 
 
: العبادات أنموذجا ي

ي تفسير العياش 
 الرؤية الفقهية ف 

Page | 20  

 ملامح شخصيته العلمية المبكرة -6

العلمي المبكرّ وفي رسم   الأولى، أسهمت في تكوينه  العياشي شخصية علمية متكاملة منذ سنوات شبابه  العلاّمة محمد بن مسعود  امتلك  قد 

عياشي ة أنّ المساره المعرفي الذي جعله من أبرز أعلام مدرسة أهل البيت عليهم السلام في القرن الرابع الهجري. وتُظهر الروايات التاريخية والرجالي 

يته الخاصة  لم يكن مجردّ ناقل للعلم، بل كان باحثاً مجتهداً واسع الاطلاع، انفتح على مختلف المدارس الفكرية السائدة في بيئته، ثم صاغ منها رؤ 

 .المعتمدة على نصوص أهل البيت عليهم السلام

 بيئة معرفية خصبة شكلّت بداياته : اولا 

اخ العلمي  نشأ العياشي في سمرقند، وهي مدينة تعدّ في ذلك العصر مركزاً حضارياً بارزاً يتلاقى فيه العلماء من شتى البلدان. وقد وفّر هذا المن

للعياشي مع أصناف متعددة من المعارف، فكان يسمع الروايات من علماء ما وراء النهر، ويتابع حلقات الدرس في الحدي  ث واللغة  تفاعلاً واسعاً 

بكرة  والفقه. وتشير المصادر إلى أنّ سمرقند كانت حاضنة لمدارس سنية وشيعية وحديثية، مما مكنّ العياشي من تكوين معرفة موسوعية في فترة م

نة الروايات، وهي  ومن أوائل ما عُرف عنه ميله الشديد إلى حضور مجالس الحكمة والمناظرة، مما أكسبه قدرة على التفكير النقدي ومقار    .من حياته

 .14سمات ظهرت لاحقاً في تفسيره الروائي

 ثانيا : شغفه المبكر بالكتب ونسخها

النفيسة.  تميزّ العياشي منذ شبابه بشغف كبير لجمع الكتب، وكان من أبناء الأسر الثرية، ممّا مكنّه من تخصيص ثروته الكبيرة للحصول على الكتب  

إنه أنفق ثلاثمائة ألف دينار في نسخ الكتب واقتنائها، بل وجعل بيته مكتبة  وتذكر المصادر أنّه بذل أموالاً طائلة في سبيل تحصيل العلوم، حتى قيل  

 .عامرة تُقصد من الطلاب

ر إلا لمن  هذا الانغماس في المعرفة منذ صغره أكسبه قدرة عالية على التمييز بين الروايات، وعلى الاطلاع على اختلافات النسخ، وهي ميزة لا تتوف

 .15مارس النسخ والمقابلة والتحقيق

 ثالثا :تكوينه الحديثي وملامح منهجية مبكرة 

نهم الروايات  كان العياشي في بداياته محيطاً بمدونة حديثية واسعة، فقد تتلمذ على يد مجموعة من المحدّثين الذين وفدوا إلى ما وراء النهر، وسمع م

بعض، مما  مباشرة. ويظهر من خلال ما وصل من تفسيره أنّه كان ذا قدرة مبكرة على تصنيف الروايات حسب الأبواب، وعلى ربط الأخبار بعضها ب

وقد انعكس هذا في تفسيره اللاحق، حيث لم يكتفِ بالنقل، بل كان يعلّق أحياناً ويشير إلى اختلاف الروايات،    .يشير إلى نضج فكري رغم صغر سنه

 .16وهو دليل على إدراكٍ نقديّ تأسس في مرحلة مبكرة من حياته

 رابعا :انفتاحه الفكري والتأثر بالمدارس المتعددة 

العلمية  إنّ سعة البيئة الفكرية في سمرقند مكنّت العياشي من الاطلاع على كتب المتكلمين والمفسرين واللغويين، وقد ظهر ذلك جلياً في شخصيته  

الإمامة   المبكرة التي لم تكن منغلقة على مدرسة واحدة في أول نشأته. وقد ساعده هذا الانفتاح على المقارنة بين الاتجاهات، خصوصاً في قضايا

 .والكلام والتفسير

قارنة  وتذكر بعض المصادر أنّ العياشي كان في بداية حياته على مذهب أهل السنّة، ثم اعتنق مذهب أهل البيت عليهم السلام بعد دراسة طويلة وم

 .17للموروث الروائي، مما يفسر قوّة التزامه اللاحق بجمع كتب الشيعة ورواياتهم

 خامسا : شخصية مجتهدة مبكرة وليس ناقلا  فقط 

ففي مرحلة مبكرة من   .تدلّ معطيات التفسير المتبقية للعياشي على أنّ شخصيته العلمية لم تكن مقلّدة، بل كانت قائمة على التحقيق والاستنباط

 .حياته ظهرت عليه ملامح الاجتهاد في التعامل مع الروايات، حيث كان يُرتّب، ويقارن، ويرجّح، ويستنبط من مجموع النصوص

 .18وقد أسهمت هذه القدرة التحليلية المبكرة في جعله مرجعاً في عصره، يقصده الطلاب من سمرقند وما وراء النهر

 سادسا ـ تميزّه في ضبط الرواية والاختيار

 
 هـ1417، 2قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ط  412الطوسي، الفهرست، تحقيق جواد القيومي، ص  14
 هـ1408، 1بيروت: دار الأضواء، ط   367النجاشي، رجال النجاشي، تحقيق محمد الجواهري، ص–  15
 هـ، 1411، 1،قم:، مكتبة المرعشي، ط 311العلامة الحلي، خلاصة الأقوال، ص 16
 هـ،1415، 1قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ط 253ابن داود الحلي، رجال ابن داود،  ص 17
  هـ1418، 2قم، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط  47،ص1البيان في تفسير القرآن، جالطبرسي، مجمع  18



IJCRS 6(1):16-30 

 

Page | 21  

 

العياشي أظهرت رواياته في التفسير قدرته المبكرة على ضبط السند وذكر طرق الرواية، وهو أمر لا يقوم به إلا من نشأ على التمرسّ بالروايات. ف 

وقد انعكس هذا على سمعة تفسيره،    .19كان يحرص على توثيق شيوخه والتمييز بين الثقات وغيرهم، مما يُبرز وضوحاً في منهجه النقدي منذ شبابه

 .الذي عُدّ من أوثق التفاسير الروائية الإمامية المبكرة

 مكتبته الضخمة ودورها في نشأته العلمية  -7

مكنّته من  تشير المصادر الرجالية إلى أنّ العياشي نشأ في أسرة ثرية ذات مكانة اجتماعية بارزة في سمرقند، وهو ما أتاح له امتلاك قدرات مالية  

ه بذل قرابة  جمع مختلف أصناف الكتب منذ شبابه. وقد وُصِف العياشي بأنّه أنفق مبالغ طائلة في سبيل اقتناء الكتب ونسخها، حتى ذكر النجاشي أنّ 

هذه الثروة العلمية المبكرة لم    .ثلاثمائة ألف دينار على العلم والكتب، وهو رقم ضخم يعكس حجم المكتبة وعدد المخطوطات التي كانت تضمّها

في بناء شخصية علمية    تكن عملاً عابراً، بل جاءت نتيجة اهتمام عميق بالمعرفة، ووعي مبكر بأهمية امتلاك المصادر الحديثية واللغوية والتفسيرية

من أهم ملامح نشأة العياشي امتلاكه مكتبة ضخمة تضم مئات الكتب. وقد وثّق ابن الفتّال النيسابوري )ت    .مستقلة قادرة على البحث والتحقيق

ويُروى أنه أنفق جميع ثروته على بناء هذه المكتبة، وأنها كانت    20أنّ العياشي كان “من أكثر أهل زمانه اقتناءً للكتب، وله فيها نسخ نادرة”  هـ(508

 .مفتوحة للطلاب والباحثين. وقد كان لهذا أثر كبير في تكوينه المبكر، إذ ساعده على الاطلاع الواسع وجمع الروايات من مختلف الأقطار

طلاع على  ونشأ العياشي في سمرقند التي كانت مركزاً علمياً مهماً في ما وراء النهر، تضمّ مدارس ومجالس علم مختلفة، مما أتاح له منذ صغره الا

هـ( عند ترجمته للعياشي أنّه كان من العلماء المعروفين بغزارة كتبهم واهتمامهم بالتصنيف 460ويذكر الشيخ الطوسي )ت    .أنواع متعددة من المعارف

 21والرواية، الأمر الذي يشير بصورة غير مباشرة إلى حجم مكتبته ومكانتها في الحركة العلمية في سمرقند. 

هـ( وصفاً دقيقاً يبينّ ملامح المكتبة الضخمة التي امتلكها العياشي، إذ يذكر أنّه بذل في سبيل العلم والكتب ما يقرب من  450ويقدم  النجاشي )ت  

 22ثلاثمائة ألف دينار، وهو رقم يكشف ضخامة عدد المخطوطات التي جمعها.

على  وتكشف هذه الإشارة عن حقيقة مهمّة، وهي أنّ العياشي لم يكن مجردّ مالك للكتب، بل كان مستمراً في جمعها ونسخها ومقارنتها، مما يدل  

كتب الحديث عند مختلف    :ولم تكن مكتبة العياشي مقتصرة على كتب الإمامية فقط، بل كانت تضمّ   .بداية منهج علمي قائم على التحقيق منذ شبابه

نيسابور  المذاهب،وكتب اللغة والنحو وكتب الكلام والمناظرات وتفاسير روائية مبكرة وكتب التاريخ والأنساب ومجاميع روايات من الكوفة وبخارى و 

)ت   الحلي  العلامة  ال726ويشهد  واسعة من مختلف  روايات  امتلكوا  الذين  العلماء  كبار  كان من  العياشي  بأنّ  تنهـ(  يؤكد  ممّا  مكتبته  مصادر،  وّع 

 23وغناها. 

هـ( بأنّه محدّث واسع الرواية معتمد على مصادر  707وكان العياشي معروفاً بكثرة نسخ الكتب ومقابلة المخطوطات، وقد وصفه ابن داود الحلي )ت  

   24متعددة تصل إليه عبر نسخ العلماء ومكاتبهم، مما يدل على نشاطه الواسع في نسخ الكتب وجمعها. 

 .هاإنّ تفسير العياشي وهو أهم ما وصل من كتبه  يكشف أنّ مكتبته كانت الأساس العلمي الذي اعتمد عليه في جمع الروايات التفسيرية وتحليل

هـ( في معرض حديثه عن التفاسير الروائية المبكرة إلى أهمية تفسير العياشي وكثرة مادته، وهو ما لا يتأتّى إلا لمن كانت  548وقد أشار الطبرسي )ت  

 25له مكتبة ضخمة واطلاع واسع. 

، في وصف يدل على وفرة المخطوطات ومصادر الروايات  "مشحونة بالغرائب"هـ( إلى أنّ كتب العياشي كانت 588وكذلك يشير ابن شهرآشوب )ت 

 26التي كانت لديه. 

ر  وان قدان المكتبة وضياع تراث كبير وتجمع المصادر على أنّ معظم كتب العياشي ضاعت بسبب الاضطرابات التي شهدتها سمرقند، وقد أشار الح

 27هـ( إلى كثرة روايات العياشي في كتب الحديث رغم فَقْد مؤلفاته، مما يدل على ضخامة مكتبته الأصلية.1104العاملي )ت 

 منزلته العلمية ودوره في نشر العلم والحديث  ثالثا:

وقد تجلت همته العالية   .بالحديث الشريف بين قارئ وناسخ أو متحقق للنصوصكانت داره منارة علمية ومركزاً للبحث والنقاش، ووجهة للمهتمين  

وهو أهم ما وصل    –وحرصه البالغ على العلم وخدمة الدين في إنفاقه كل ما يملك، بما في ذلك الإرث الذي تركه له والده، والذ إنّ تفسير العياشي 

 
 1، قم: منشورات الشريف الرضي، ط 65ابن طاووس، حل الإشكال، تحقيق محمد الحسيني، ص 19

 
 ه ـ1415، 1، قم: مكتبة بصيرتي، ط317النيسابوري، ابن الفتال، روضة الواعظين، ص  20
 ،ه ـ1417، 2ط، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، 411، تحقيق جواد القيومي، ص الفهرست الطوسي ، 21
 ،  ه ـ1408، 1ط بيروت: دار الأضواء،  377، تحقيق محمد الجواهري،صرجال النجاشيالنجاشي،  22
 ،ه ـ1411، 1طمكتبة المرعشي،  :، قم311، صخلاصة الأقوال الحلي ، 23
 ،  ه ـ1415، 1ط،قم: مؤسسة النشر الإسلامي،  252،  صرجال ابن داودابن داود الحلي،  24
 ، ه ـ1418، 2ط، قم: مؤسسة الأعلمي،  37،   ص1، جمجمع البيان في تفسير القرآنالطبرسي،  25
 ه ـ1395، 1ط، طهران: مكتبة المرعشي، 108، تحقيق علي البهبودي،صمعالم العلماءابن شهرآشوب،  26
 ،ه ـ1403، 1ط ، بيروت: دار الأضواء، 255،،ص2، تحقيق أحمد الحسيني،  جأمل الآمل الحر العاملي ، 27



 
 
: العبادات أنموذجا ي

ي تفسير العياش 
 الرؤية الفقهية ف 

Page | 22  

كتبه   وتحليلها  –من  التفسيرية  الروايات  جمع  في  عليه  اعتمد  الذي  العلمي  الأساس  كانت  مكتبته  أنّ   .يكشف 

هـ( في معرض حديثه عن التفاسير الروائية المبكرة إلى أهمية تفسير العياشي وكثرة مادته، وهو ما لا يتأتّى إلا لمن كانت  548وقد أشار الطبرسي )ت  

ر بثلاثمائة ألف دينار وفق روايات أرباب السير، في سبيل طلب العلم ونشره وتقوية الدين الإ  سلامي. وكان من  له مكتبة ضخمة واطلاع واسع ي قُدِّ

عقد مجلسين علميين في داره؛ الأول لعامة الناس يهدف إلى نشر العلم   .المعاصرين لثقة الإسلام الكليني محمد بن يعقوب، صاحب كتاب الكافي

في هذا المجلس الثاني، كانت تُجرى المدارسات   .لآخر كان مخصصًا للخواص من العلماء، تلامذته ورواد داره من أصحاب المعرفةوزيادة الوعي، وا

وقد أشار علماء التراجم إلى أن الكشي، العالِم الرجالي   .هـ  320انتقل إلى رحمة الله سنة   .والمناقشات العلمية وتُروى أحاديث أهل البيت عليهم السلام

امتاز بفضل غزير وعلم واسع ورؤية ثاقبة وأدب رفيع، كما تميز بتنوعه العلمي وشموليته، ما جعله فريد   .المعروف، كان أحد تلامذته وروى عنه

 .28ذكر ما يزيد على مائة وخمسين كتاباً من مؤلفاته "ألّف أكثر من مائتي كتاب تنوعت موضوعاتها بين الطب، النجوم، القيافة،  .زمانه

 رابعا : مؤلفات العياشي وتفسيره المميز للقرآن الكريم 

 به تنوّعت مؤلفات العيّاشي بين الحديث، والفقه، والكلام، والتاريخ، والأنساب، إضافة إلى التفسير. ومن أهم ما ذكره كبار العلماء من كت

 :قائمةً طويلة من كتب العيّاشي، من بينها (هـ450كتبه الحديثية والفقهية التي ينقل النجاشي )ت   ومن  اهم 

مجموعة   (هـ460وقد ذكر الطوسي )ت    29كتاب الصلاة،كتاب الناسخ والمنسوخ، كتاب الفضائل ،كتاب المثالب، كتاب النوادر، كتاب الزهد،كتاب التاريخ.

 30كتاب التفسير وهو نفسه تفسير العياشي،كتاب القراءات،كتاب العلل،كتاب الطب، كتاب المواعظ. :أخرى من كتبه، ومنها

وقد اتّفق المحدّثون    .وتدلّ هذه القائمة على تنوّع مؤلفات العيّاشي بين الفقه والتفسير والحديث واللغة والفضائل، ما يعكس موسوعيته العلمية 

أنّ كتب العياشي كانت   هـ(588بأن معظم مؤلفات العيّاشي فقدت بسبب الاضطرابات السياسية في سمرقند وما حولها. ويذكر ابن شهرآشوب )ت  

 31“مشحونة بالغرائب” لما تحمله من روايات تفسيرية مميزة. 

 إلى كثرة روايات العياشي في كتب الحديث الإمامية، ممّا يشهد لسعة مؤلفاته وإن ضاع أغلبها.  هـ(1104ويشير الشيخ الحر العاملي )ت 

 المطلب الثاني : نبذة تعريفية عن تفسير العياشي 

السلمي   عياش  بن  محمد  بن  مسعود  بن  محمد  والمفسّر  المحدث  إلى  منسوب  وهو  الإمامية،  الروائية  التفاسير  أقدم  من  العياشي  تفسير  يُعدّ 

 المعروف )بـ العياشي المتوفّى في منتصف القرن الرابع الهجري()السمرقندي 

على حضور  وقد برز هذا التفسير في الوسط الإمامي لما يمتاز به من جمعٍ واسعٍ للروايات المرتبطة بتفسير الآيات، ولما يمثّله من شاهدٍ تطبيقي  

 المنهج الروائي في مدرسة أهل البيت ) عليهم السلام ( 

لى  نشأ التفسير في بيئة علمية نشطة في سمرقند، وكان العياشي في الأصل سنّي المذهب، ثم انتقل إلى التشيّع، فانعكس هذا التحوّل بوضوح ع

مبكرة، الأمر  ال   مشروعه التفسيري الذي بنى مادته على الرواية المروية عن أئمة أهل البيت )ع(. ويُظهر التفسير اعتماداً مكثفًا على المصادر الحديثية 

 .32الذي جعله مرجعًا أساسيًا للمفسرين المتأخرين

ى إلى ضياع القسم  وقد صرّح العلماء بأن التفسير كان مسندًا في أصله، غير أنّ بعض النُّسّاخ اختصروا الأسانيد واكتفوا بذكر المتون الروائية، ممّا أدّ 

سورة الكهف. ومع ذلك، بقي  المتعلق بأسانيده. كما أنّ الجزء الثاني من التفسير مفقود، وما وصل إلينا هو الجزء الأول الذي ينتهي عند أواخر تفسير  

 .33التفسير موردًا رئيسًا للعلماء كالطبرسي في مجمع البيان، والحر العاملي في الوسائل، والبحراني في البرهان

 مميزّات التفسير -اولا:

مبسوطًا، وإنما هو تفسير روائي تجميعي يعرض الروايات المرتبطة بالآيات دون توسّع في البيان    ”ويمتاز تفسير العياشي بأنه ليس تفسيرا  تحليليا

( ويُعتَبرَ تفسير  اللغوي أو الاجتهادات العقلية، الأمر الذي يجعله وثيقة مهمّة لفهم دلالة النصّ القرآني كما ورد في تراث أهل البيت  )عليهم السلام  

 :وقد امتازت خصائصه بعدّة ملامح .(هـ307الروائية الشيعية، إلى جانب تفسير علي بن إبراهيم القمي )ت  العياشي من أقدم التفاسير

 تفسير بالمأثور: أ:

النبي صلى الله عليه وسلمالأئمّة أهل البيت )ع( وكبار التابعين وذلك يجعله من التفاسير التي تنقل التراث التفسيري    :لقد اعتمد العياشي على الروايات المأثورة عن

 وقد أشار ابن شهرآشوب    .المبكر للخلفية الإمامية

 
 
 .هـ1416، تحقيق: موسى الشبيري الزنجاني، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، جال النجاشير النجاشي، أحمد بن علي، 29
 .هـ1417، تحقيق: جواد القيومي، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، الفهرست الطوسي، محمد بن الحسن، 30
31  
 ،  دار كنوز إشبيليا 1،432، تحقيق نورة الورثان،جالتنزيل وترتيبه النيسابوري، أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب،  32
                        هـ 1417، المطبعة الحيدرية،  168؛    ص1؛ جمحمد صادق بحر العلوم؛ المطبعة الحيدرية، تحقيق 1؛ جالفهرست ؛ جعفر محمد بن الحسن أبوالطوسي،  33



IJCRS 6(1):16-30 

 

Page | 23  

 

 إلى أنّ تفسير العياشي “من كتب التفسير المعتمدة على روايات العترة”   هـ(588)ت 

 جمع واسع للروايات -ب

)ت   الشيخ الطبرسي  العالية   هـ(548يذكر  العلمية  القيمة  يدلّ على  ما  البيان،  استفاد منها في مجمع  التي  المصادر  أهم  العياشي من  أنّ تفسير 

 34للتفسير، وكثرة مادتّه الروائية. 

 أسلوب الترتيب على الآيات -ج 

 :رتّب العياشي تفسيره على ترتيب المصحف، من سورة البقرة إلى الناس، وامتاز بأسلوب

سير الروائي  يذكر الآية أو جزءاً منهاوثم ينقل الروايات الواردة في تفسيرها دون الدخول في تحليلات لغوية أو بلاغية موسّعة وما يعكس طبيعة التف 

 .الخالص

 ح:القيمة العلمية لتفسير العياشي 

حفظ روايات التفسير الشيعية المبكرة مدّ التفاسير اللاحقة بمادّة روائية ضخمة وإثبات منهج أهل البيت )ع(    :لقد كان لتفسير العياشي أثرٌ مهم في

 في تفسير القرآن من خلال الروايات وقد وصفه السيد الخوئي  

 35بأنه “من الكتب الروائية التي لا يمكن الاستغناء عنها في الدراسات القرآنية” .  هـ(1413)ت 

 هـ( 381الشيخ الصدوق )ت   :واعتماد العلماء عليه واستفاد منه كبار العلماء والمفسرين، مثل

هـ( 1111هـ( والعلامة المجلسي )ت  1091هـ( والفيض الكاشاني )ت  548هـ( والطبرسي )ت  460هـ( والشيخ الطوسي )ت  413والشيخ المفيد )ت   

 .وصرّح الكثير منهم، كما في آثارهم، أنّ تفسير العياشي من أقدم وأهمّ المصادر الروائية

 الروايات اللغوي والقراءات :اما الأثر الأدبي واللغوي  رغم أنّ التفسير روائي، إلا أنّ العياشي ينوّع أحياناً بين

وقد اهتمّ الباحثون المعاصرون بتفسير العياشي اهتماماً خاصاً؛ لكونه من المصادر الأساسية    .الإشارات الدلالية وما يعطي تفسيره عمقاً إضافياً 

  36أنّ تفسير العياشي يمثّل “حلقة مركزية في سلسلة التفاسير الروائية”.  هـ(1427للروايات التفسيرية. وقد بينّ السيد محمد هادي معرفة )ت 

 :كما اعتمدت عليه الدراسات الأكاديمية الحديثة في

حولها    البحث عن المنهج التفسيري لأهل البيت )ع( ومقارنة النصوص الروائية بين المصادر القديمة وتحليل التراث الشيعي المبكر في سمرقند وما

اثه  وتشهد مؤلفات العياشي، رغم ضياع أغلبها، على عمق علمه واتّساع معارفه في مختلف الحقول الدينية. ويأتي تفسير العياشي في مقدّمة تر 

يمثل هذا التفسير كنزاً نفيساً من كنوز    .العلمي، إذ يُعدّ من أهمّ التفاسير الروائية الشيعية، ومن أقدمها، وأكثرها اعتماداً على روايات أهل البيت )ع(

 .المدرسة الإمامية، وقد اعتمد عليه العلماء على مرّ القرون، وما زال يحتفظ بقيمته العلمية إلى اليوم

 المبحث الثاني: التوظيف التطبيقي للآيات القرآنية في تفسير العيّاشي

ات التفسيرية  يمثل  تفسير العيّاشي أحد أهم التفاسير الروائية المبكرّة في التراث الإمامي، حيث اعتمد فيه المصنّف على منهج يقوم على نقل الرواي

مع توجيه معاني الآيات وفق دلالات الحديث ومضامينه العقائدية والفقهية. ويكمن تميزّ هذا التفسير في   المسندة إلى أهل البيت )عليهم السلام( 

ربط النص    كونه نموذجًا تطبيقيًا لكيفية توظيف القرآن في بيان الأحكام الشرعية، واستنباط الآداب العبادية، وإيضاح المفاهيم العقدية، من خلال

 .هالقرآني بالحديث المرتبط ب

 المطلب الاول : تفسير ايه الطهارة  في المنهج الروائي  عند العياشي  

  37وقال الله تعالى ))إن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين((                   

الآية ثم يقدم روايات متعددة عن الأئمة لتوضيح معنى الطهارة وفضائلها ويربط الآية مباشرة بـ أحكام الطهارة العملية مثل    .يبدأ العياشي بذكر 

 38ويشير النجاشي إلى أنّ العياشي كان معروفاً بدقّة جمع الروايات وتوثيقها، وكان يسعى إلى عرضها كاملة دون اختصار.  .الوضوء وغسل الجنابة

 .غسل الجنابة، الوضوء قبل الصلاة، إزالة النجاسات :اعتمد العياشي على تقسيم الطهارة إلى الطهارة البدنية

 
 .هـ1415،بيروت، دار إحياء التراث العربي،  87، صمجمع البيان في تفسير القرآن الطبرسي، الفضل بن الحسن، 34
 ه ـ1413،قم، مؤسسة الإمام الخوئي،  43،  صمعجم رجال الحديث لخوئي، أبو القاسم، 35
 ، ه ـ1428، 3ط،  ،قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 212.، ص 1، جالتمهيد في علوم القرآنمعرفة، محمد هادي، 36
 222البقرة  37
 هـ1408، 1، بيروت، دار الأضواء، ط377، ص رجال النجاشي النجاشي ، 38



 
 
: العبادات أنموذجا ي

ي تفسير العياش 
 الرؤية الفقهية ف 

Page | 24  

وقد ورد في معالم العلماء لابن شهرآشوب أنّ العياشي ركزّ على الربط بين الطهارة البدنية    .التوبة، الاستغفار، الابتعاد عن الكبائر :الطهارة الروحية

 39والروحية في تفسير هذه الآية. 

 .وربط الطهارة بصحة الزكاة والصوم والحج  .تحديد متى تكون الصلاة صحيحة وفق حالة الطهارة

 40وأوضح الحر العاملي أنّ تفسير العياشي حوى تفاصيل دقيقة للأحكام العبادية المرتبطة بالطهارة.  .بيان أثر الطهارة الروحية على قبول العبادات

ويستخدم هذه الروايات لتبيان    .ينقل العياشي عدة روايات عن الإمام الصادق والإمام الكاظم عليهم السلام توضح حدود الطهارة البدنية والروحية

 .التطبيق العملي للنص القرآني وليس لمجرد الشرح اللغوي

  41وكما أشار الحلي إلى أنّ العياشي كان يختار الرواية الأوثق ويقارن بين طرق السند المختلفة لتأكيد الحكم الشرعي.

ويظهر دور تفسير العياشي في ترسيخ منهج فقه الإمامية المبكر من خلال دمج المعنى الروحي والبدني    .آية تُحوّل إلى قاعدة عملية للأحكام العبادية

وقد ذكر الطبرسي أنّ تفسير العياشي  .يعكس سعة مكتبته ووفرة مصادره العلمية في سمرقند أثرها على جودة وعمق تفسيره التطبيقي  .للطهارة

 42يتضمن روايات متعددة لكل حكم فقهي، ما يعكس ثراء مصادره. 

 .الفقهي- ونستنتج  ان آية الطهارة عند العياشي نموذج واضح للتوظيف التطبيقي للقرآن في التفسير الروائي

 .الجمع بين الآية والرواية والحكم العملي يظهر اهتمام العياشي بترسيخ الطهارة البدنية والروحية في حياة المسلم العملية

 .للإمامية، ويُعدّ مرجعاً أساسياً لفهم تطور الفقه الإمامي المبكر في مسائل العباداتوهذا التفسير يعكس الرؤية الفقهية المبكرة 

 المطلب الثاني : تفسير آية  الصلاة  الوسطى  في المنهج الروائي عند العياشي   

هِ   43قَانتِيِن(( وقال الله تعالى  )) حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُوا لِلَّ

وسطى، وكيفية  تُعدّ هذه الآية من الآيات المركزية في باب العبادات، وقد تناولها تفسير العياشي بجملة من الروايات المرتبطة ببيان معنى الصلاة ال

وإرجاع تفسير الآية  المحافظة على الصلاة، ودلالة القنوت. ومما يميز تفسير العياشي هنا هو اعتماده الكامل على الرواية في بيان المفهوم الشرعي،  

 إلى بيان أهل البيت )عليهم السلام(

 أولا : معنى الصلاة الوسطى عند العياشي

الوسطى الصلاة  بـ  المقصود  لتحديد  روايات  عدة  العياشي  قال .أفرد  أنه  )ع(  الباقر  الإمام  عن  بسنده  روى   :فقد 

 44"الصلاة الوسطى هي صلاة الظهر". 

 45" "هي صلاة العصر :كما روى أيضاً عن الإمام الصادق )ع( أنه فسّرها بقوله

وأن التعبير عن  وتظهر بتعدد الروايات اختلافاً في التطبيق، غير أنّ مدرسة أهل البيت فسّرت ذلك بأنّ وقت الظهر والعصر يُعدّ وقتاً واحداً ممتداً،  

 46"الأفضلية" هو الذي يحدد المراد . 

بيان أفضلية  وتكشف روايات العياشي أنّ تحديد الصلاة الوسطى ليس اجتهاداً لغوياً، بل ورد بالنص عن الأئمة، وأن الاختلاف في الروايات موجّه إلى  

 .مخصوصة لكل صلاة وفق الظروف، ولا يُعد تناقضاً، بل تنوّعاً في التطبيق

 ثانيا : معنى المحافظة على الصلوات

تعالى قوله  تفسير  في  العياشي  الصَّلَوَاتِ(   :يورد  عَلَى   )حَافِظُوا 

 47"المحافظة عليها هو أن لا تُضيّع أوقاتها"  :رواية عن الإمام الصادق )ع( يقول فيها

 
 ه ـ1395مكتبة المرعشي، ، 1، ط108، ص 1، جمعالم العلماءابن شهرآشوب،  39
 هـ1403، بيروت: دار الأضواء، 1، ط255، ص 2، جأمل الآملالحر العاملي،  40
 هـ1411، قم: مكتبة المرعشي، 1، ط311، ص خلاصة الأقوالالحلي،  41
 هـ1418، 2، قم: مؤسسة الأعلمي، ط47، ص 1، جمجمع البيان في تفسير القرآنالطبرسي،  42
 238البقرة ، 43
 .1991، قم: المكتبة العلمية الإسلامية،  150،ص   1تحقيق محمد رضا العطار ج .تفسير العياشي .العياشي، محمد بن مسعود 44
 149،ص1تحقيق محمد رضا العطار ج .تفسير العياشي .العياشي، محمد بن مسعود 45
 .هـ1407، قم، مؤسسة النشر   الإسلامي التابعة لجماعة ،المدرّسين، 123،ص1المحققين.،جتحقيق: جماعة من  .تهذيب الأحكام في شرح المقنعة .الطوسي، محمد بن الحسن 46
 153،ص1تحقيق محمد رضا العطار ج .تفسير العياشي .العياشي، محمد بن مسعود 47



IJCRS 6(1):16-30 

 

Page | 25  

 

ويُظهر العياشي أنّ “المحافظة”    48وفي رواية أخرى عن الباقر  )عليه السلام ( "المحافظة تعني المواظبة عليها مع الطهارة والركوع والسجود الكامل"

الذي    ليست مجرد أداء شكلي للصلاة، بل هي التزام بوقتها وشروطها، مما يدلّ على مركزية الوقت في العبادة، وهو ما انسجم مع منهج أهل البيت

 .يجعل "الوقت" هو معيار صحة الصلاة وكمالها

هِ قَانتِيِنَ   "ثالثا : معنى "قُومُوا لِلَّ

 49يروي العياشي عن الإمام الصادق )عليه السلام ( "القنوت هو الخشوع والإخلاص في الصلاة.

وكذلك ذكر الطبرسي  وكما    .50 وقد بين  الطباطبائي القنوت جامعٌ لمعاني الطاعة والخضوع لله، وهو حالٌ من أحوال القلب يظهر أثره على الجوارح

 51نقل عن الإمام الباقر )ع( القنوت الطاعة. 

متعددة معاني  على  يشتمل  القنوت  أنّ  الروايات  هذه  والإخلاص :تظهر  السكوت،  الطاعة،  روحي   .الخشوع،  مفهوم  القنوت  أن  إلى  يشير  وهذا 

 .وسلوكي، وليس مجردّ دعاء يُؤتى به في الركعة الثانية

هِ قَانتِيِن((  وقد  يقدّم  اعتماد العياشي على الرواية في تفسير الآية الشريفة من قولة تعالى )) حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُ  ومُوا لِلَّ

 :عدة دلالات مهمة

نقل    .تركيز التفسير الروائي على الجانب الفقهي للعبادة، إذ تُفهم الصلاة الوسطى من خلال بيان أهل البيت وليس مجرد اجتهاد لغوي أو سياقي  -1

أن تحديد   العياشي في تفسيره روايات متعددة تُبينّ المقصود بالصلاة الوسطى، ومن أهمها ما ورد عن الأئمة )عليهم السلام(. وتُظهر هذه الروايات 

معصومة مرجعية  من  المسلم  يتلقاه  تعبّدي  بيانٌ  هو  بل  فحسب،  سياقية  أو  لغوية  مسألة  ليس  الوسطى  الصلاة   .معنى 

صلاة الظهر، كما ورد عن الإمام الباقر )عليه السلام(، مع الإشارة   – بحسب مدرسة أهل البيت  –فمن خلال الروايات، تُفهم الصلاة الوسطى على أنها  

إن اعتماد العياشي على الرواية هنا يعطي تطبيقاً    .إلى أن النقاشات اللغوية التي اعتمدتها المدارس الأخرى لم يكن لها حضور في منهج العياشي

 :ملياً يتمثل فيع

 .تحديد وقت الصلاة الوسطى تحديداً تعبدّياً وإسناد المسائل الفقهية إلى نصوص معصومة لا إلى اجتهادات ظنية

 .وبيان أن المحافظة على الصلوات تبدأ من معرفة أوقاتها وتعيين حدودها، وهو ما تُقدّمه الروايات بدقة

 .52التفسير بالمأثور بمعناه العام؛ فهو لا يكتفي بنقل رواية، بل يجعلها مصدر الحقيقة الفقهيةوبذلك يظهر أن التفسير الروائي يختلف عن 

 .إبراز البعد الروحي للصلاة من خلال تفسير القنوت بالخشوع والطاعة -2

عة، استناداً  يظهر التفسير الروائي عند العياشي تركيزاً عميقاً على البعد الروحي للصلاة، ويتجلى ذلك في تفسيره لمفهوم القنوت بأنه الخشوع والطا

 53الخشوع.إلى الروايات الواردة عن أهل البيت )عليهم السلام(. فقد نقل العياشي عن الإمام الباقر )عليه السلام( أن القنوت هو الطاعة و

في نقله    وكما ورد عن الإمام الصادق )عليه السلام( أنّ القنوت هو الإخلاص والسكينة والوقوف بين يدي الله بخشوع، وهو ما يؤكّده الحر العاملي 

لها من أداء حركي إلى تجربة وجدانية تعبّدية  54للروايات الدالة على هذا المعنى.   .ويرسّخ أن القنوت يشكلّ الجانب الروحي الأعمق في الصلاة، ويُحوِّ

بينما يعرفّه الفخر الرازي بأنه التذلل    55وقد ذهب عدد من المفسرين إلى المعنى نفسه؛ فالطبرسي يرى أن القنوت هو القيام بالطاعة والخضوع لله .

 57ويعتبر القرطبي القنوت سكينةً وخشوعاً يلازمان الصلاة الحقّة. 56وطول القيام وحضور القلب..

روحيّ    وتبينّ من خلال جمع الروايات التي أوردها العياشي، وآراء الفقهاء والمفسرين، أنّ القنوت في الصلاة ليس مجرد دعاء لفظي، بل هو بُعد

وقد أسهم المنهج الروائي في ترسيخ هذا الفهم، إذ جعل القنوت حالة تعبّدية تُعبرّ عن حضور القلب وخضوع   .جوهري يقوم على الخشوع والطاعة

  المصلّي بين يدي الله. واتفقت التفاسير من مختلف المذاهب على أن القنوت يجسّد الاستكانة والإخلاص والوقوف الخاشع، مما يكشف أن روح 

 
 154،ص1تحقيق محمد رضا العطار ج .تفسير العياشي .العياشي، محمد بن مسعود 48
 .، تحقيق السيد هاشم الرسولي، منشورات المكتبة العلمية الإسلامية، طهران 240–239، ص1، جتفسير العياشيالعيّاشي،  49
 .، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت322، ص 2، جالميزان في تفسير القرآنالطباطبائي،  50
 .، دار المعرفة، بيروت234، ص2، جمجمع البيان في تفسير القرآنالطبرسي،  51
 هـ. 1380، طهران: المكتبة العلمية الإسلامية،  113،ص1تحقيق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي.  ج .تفسير العياشي .لعياشي، محمد بن مسعود 52
 ه ـ1380، طهران: المكتبة العلمية الإسلامية، 123،ص1تحقيق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي. ج .تفسير العياشي .العياشي، محمد بن مسعود 53
 .هـ1409قم: مؤسسة آل البيت،   .7958–7957، الحديث 6ج .وسائل الشيعة .الحر العاملي، محمد بن الحسن 54
 .228، ص 2ج .مجمع البيان .الطبرسي، الفضل بن الحسن 55
 .253، ص 6ج  .التفسير الكبير .الفخر الرازي، محمد بن عمر 56
 227، ص 3ج .الجامع لأحكام القرآن .القرطبي، أحمد بن أبي بكر 57



 
 
: العبادات أنموذجا ي

ي تفسير العياش 
 الرؤية الفقهية ف 

Page | 26  

وبذلك يظهر أن التفسير الروائي قد قدّم رؤية تعبدّية عميقة تُبرز البعد الروحي   .الصلاة إنما تتحقّق بالخشوع والطاعة لا بمجرد هيئة الأداء الظاهري

 .للصلاة وتؤكّد مركزية الخشوع في ماهيتها

 ."ترسيخ مركزية الوقت في العبادة بوصفه أحد أهم عناصر "المحافظة-3

عنصر    يركزّ العياشي في تفسيره على الرواية كأساس لتحديد أوقات الصلوات، مشيراً إلى أن المحافظة على الصلاة تبدأ بمعرفة وقتها بدقة، وهو

سألة  أساسي في العبادة. فقد نقل العياشي عن الأئمة )عليهم السلام( تحديد أوقات الصلوات بدقة، مشدداً على أن الالتزام بالوقت ليس مجرد م

عملية، بل هو عنصر تعبدي يحقق حضور القلب وخضوع المصلّي لله في لحظة محددة. ويشير العياشي من خلال هذا المنهج إلى أن المحافظة  

الالتزام بالوقت جزءاً من الطاعة والعبادة، وليس مجرد تن ظيم  على الصلاة تتطلب إدراك الزمن التعبدي وتعيين حدود الوقت لكل صلاة، ليصبح 

 .58خارجي للصلوات

 .إظهار دور الأئمة )ع( في بيان دقائق الأحكام الشرعية-4

الو للروايات هو  نقلهم  وأن  الشرعية،  الأحكام  تفاصيل  بيان  في  الحقيقية  المرجعية  السلام( هم  )عليهم  الأئمة  أن  تفسيره  في  العياشي  سيلة  يرى 

كاة، الصوم،  ز الأساسية لفهم القرآن والتشريع الإسلامي. فالعياشي يقدّم في تفسيره أمثلة عديدة على كيفية توضيح الأئمة )ع( لأدق مسائل الصلاة، ال

وع إلى  وغيرها من العبادات، مشيراً إلى أن هذه التفصيلات لا يمكن الوصول إليها بالاجتهاد الشخصي أو الفهم اللغوي وحده، بل تحتاج إلى الرج

  59النصوص المعصومة. 

ة بدقة  ونستنتج من ذلك أن العياشي يعتبر أن الأئمة )ع( ليسوا ناقلين فحسب، بل هم مفسّرين ومبينين للأحكام الدقيقة، وأن فهم النصوص الشرعي

 .مرتبط بالرجوع إلى تعليماتهم ورواياتهم، خصوصاً فيما يتعلق بالعبادات وأوقاتها وشروطها

تُعَد    وقد بين الطوسي أن الأئمة )ع( يوضحون التفاصيل الدقيقة للأحكام الشرعية، بما في ذلك مسائل العبادات والمعاملات، وأن الروايات عنهم 

 60.   المصدر الرئيس لتطبيق الشريعة

يفسّرون القرآن ويقدّمون الأمثلة العملية لتطبيق الأحكام، مؤكدين على أهمية الرجوع إلى   (اما الطبرسي فقد يبينّ في مجمع البيان أن الأئمة )ع

ويتضح من خلال مقارنة رأي العياشي وآراء المفسرين أن الأئمة )عليهم السلام( يشكلون المرجعية الأساسية    61تعليماتهم لفهم التفاصيل الدقيقة. 

بينما يركز العياشي على نقل الروايات وتوثيقها، يوسّع المفسرون مثل الطوسي والطبرسي الذين  ركزوا  غلى  فهم   .في بيان دقائق الأحكام الشرعية

 .القارئ بتفسير كيفية تطبيق هذه الأحكام عملياً، مؤكدين على أهمية التفصيل الدقيق والرجوع إلى النص المعصوم لفهم الشريعة

 

 المطلب الثالث : تفسير آية  الجهر بالصلاة في المنهج الروائي عند العياشي 

 62وقال الله تعالى ))وَلاَ تُجْهَرْ بِصَلاَتكَِ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغِ بيَنَْ ذلَِٰكَ سَبِيل ا((  

الجهر في الصلاة رفع الصوت، والمخافة ما لم تسمع أذناك، وما بين ذلك قدر يسمع  " وقد ورد العياشي في تفسيره عن أبي عبد الله )عليه السلام( 

ويضيف العياشي أن المراد من الآية تحديد الاعتدال في الصوت أثناء الصلاة، بحيث لا يكون الصوت مرتفعًا جدًا يزعج المأمومين، ولا  ."به الأذنان

  .63منخفضًا جدًا لا يسمع به المأموم، فيكون ذلك مخالفًا للآداب الشرعية 

لا مرتفعًا جدًا ولا منخفضًا ج  القرآن في الصلاة،  الاعتدال في الصوت، بحيث يكون متوسطًا عند قراءة  الآية على معنى  دًا،  ولقد حمل الصدوق 

 64خصوصًا في الصلوات المفروضة كالمغرب والعشاء والفجر.

ى المشركين وقد فسر الآية بأن الرسول صلى الله عليه وآله كان يجهر أحيانًا بالصلاة ويخففها أحيانًا أخرى حسب الظروف، مثل حماية المصلين من أذ

  65في مكة، ما يدل على أن الاعتدال في الصوت يمكن أن يتغير بحسب المصلحة. 

فلا يُبالغ الإمام في الجهر بحيث يزعج المأمومين، ولا يكون   :ويشير العياشي إلى أن الهدف من الآية هو تحديد الاعتدال في الصوت أثناء الصلاة

 .المأمومون. ويؤكد أن الاعتدال مطلوب سواء في الصلاة الفردية أو الجماعيةالصوت خافتًا جدًا بحيث لا يسمع 

 
 هـ. 1380، طهران: المكتبة العلمية الإسلامية،   198،ص1تحقيق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي. ج .تفسير العياشي .العياشي، محمد بن مسعود 58
 هـ.  1380، طهران: المكتبة العلمية الإسلامية،  120ـص1تحقيق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي. ج .تفسير العياشي .العياشي، محمد بن مسعود 59
 .هـ1407، قم، مؤسسة النشر الإسلامي،   40، ص2تحقيق: جماعة من المحققين. ج .تهذيب الأحكام .الطوسي، محمد بن الحسن 60
 م. ،  1995،بيروت: مؤسسة الأعلمي، 233–230، ص2ج مجمع البيان في تفسير القرآن، .الطبرسي، الفضل بن الحسن 61
 110الاسراء ، 62
 1980، تحقيق: محمد شمس الدين، دار الكتب الإسلامية، بيروت، 214-212، ص1لعياشي، تفسير العياشي، ج63
 .،1990مؤسسة النشر الإسلامي، النجف، الطبعة الأولى  .457، ص2، تحقيق: علي محمد الأمين، جمن لا يحضره الفقيه، صدوق، الشيخ أبو جعفر محمد بن علي بن الحسن الطوسي 64
 2001مكتبة الثقافة الإسلامية، القاهرة،  .77-76، تحقيق: أحمد شاكر، صالبصري تفسير الحسن الحسن البصري،  65



IJCRS 6(1):16-30 

 

Page | 27  

 

واختلاف المدارس يظهر في  .وهناك اتفاق بين المدرسة الإمامية والمدرسة الصحابية على وجوب الاعتدال في الصوت: لا جهر مفرط، ولا خفاء شديد

 .عند الإمامية للوضوح وسماع المأمومين، وعند الصحابة أحيانًا للضرورة كإخفاء الصلاة عن المشركين :تفسير سبب الجهر أو الخفاء

على المصلين الالتزام بالاعتدال في الصوت أثناء الصلاة مع مراعاة الظروف، لتحقيق الخشوع والآداب الشرعية، وتجنب أي إزعاج   :النتيجة العملية

 .للمأمومين

ذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْ  يَامُ(( المطلب الرابع : تفسير آية الصيام في المنهج الروائي عند العياشي وقال الله تعالى ))يَا أيَُّهَا الَّ  66كُمُ الصِّ

وقد روى عن الإمام الصادق    .يفسّر العياشي آية الصيام عبر منهج روايات الأئمة  )عليهم السلام( فيورد روايات توضّح البعد التشريعي والروحي للصوم

 "67إنما كتب الله الصيام على الأمم ليبلُغوا به درجة التقوى، فإن الصوم جُنّة، يقي من المعاصي كما يقي السلاح" :عليه السلام أنه قال في معنى الآية 

 :ويُبرز العياشي في تفسيره أموراً منها

 .التقوى ليست مجرد ترك الطعام، بل الامتناع عن الآثام :البعد الروحي للصيام

 .أن فرض الصوم سنة إلهية مشتركة بين جميع الأمم :الجانب التشريعي

 .تطهير النفس وترسيخ الانضباط الشرعي :الغاية الأخلاقية

ا ورد عن  ويمتاز تفسير العياشي بأن أصل المعنى التفسيري فيه روائي محض، أي أن العياشي لا يدخل في التحليل اللغوي ولا المقارنات، بل يقدّم م 

 الأئمة فقط 

قة،  فقد بين المفسرون  من مدرسة  المفسرين بالماثور ومنهم  الطبري ويقول إن معنى "كُتِب" أي "فُرض"، وأن الصيام مفروض على الأمم الساب 

 :وقد يرى الطبري أن المقصود بالتقوى"68الصوم جُنّة" :واستند إلى حديث

 .حفظ النفس من المعاصي،والانقياد لله في السر والعلن،والصبر على مشقة العبادة

 :وكذلك يؤكد القرطبي أن الآية تتضمن أركان التشريع الإسلامي، ويركزّ على ثلاثة جوانب

ويرى الرازي  .69 والتدرّج في التكليف من الرخصة إلى الإلزام  .والمشترك الديني بين الشرائع السابقة  .تحقيق التقوى عبر الانضباط :الحكمة من الصوم

قال ولذلك  الإلهية،  للمعرفة  قابلة  النفس  ويجعل  الشهوات،  حدة  يكسر  لأنه  الإنسان؛  يوافق طبيعة  الصوم  ترك  " :أن  الصوم، وهي  غاية  التقوى 

والباطنة الظاهرة   ".70المحظورات 

تفسيره الروائي صرف، يعتمد على نصوص الأئمة )ع(، ويبرز الجانب الروحي والأخلاقي للصوم من جهة التقوى   ونستنتج  ان العياشي اعتمد  في   

وهناك نقطة الاختلاف فان  المدرسة الإمامية )العياشي( قدّمت البعد الروائي    .جميع المفسرين اتفقوا أن التقوى هي الغاية الرئيسة من الصوم.وان  

 .المرتبط بالإمام المعصوم والمفسرون الآخرون اعتمدوا المناهج الفقهية أو اللغوية أو العقلية

 المطلب  الخامس : تفسير آية االحج في المنهج الروائي عند العياشي   

اسِ حِجُّ الْبيَْتِ((                     هِ عَلَى النَّ  71وقال الله تعالى ))وَلِلَّ

الحج  " السلام(لقد فسّر العياشي هذه الآية من خلال المنهج الروائي المعتمد على أحاديث الأئمة )عليه السلام(، حيث نقل عن الإمام الصادق )عليه  

عظيمًا تقصيراً  ارتكب  فقد  يحج  ولم  القدرة  أدرك  ومن  والخضوع،  الطاعة  على  علامة  الله  وجعله  قادر،  كل  على   "72فريضة 

 كالطواف والسعي والوقوف بعرفة  :العبادة البدنية  :ويشير العياشي إلى أن الحج عبادة جامعة، تشمل

 .خضوع القلب لله والابتعاد عن الشرك والمعاصي :والجانب الروحي

 .اجتماع المسلمين من مختلف الأعراق والأقطار في مكان واحد :والبعد الاجتماعي

تقصيراً    كما يؤكد العياشي أن الحج مرتبط بالقدرة المادية والجسدية، وهو ما يميزّ هذه الفريضة عن غيرها من العبادات، وأن تركه بدون عذر يعد 

 .شرعيًا عظيمًا

 
 183البقرة:،  66
 ، 1980، 1،دار الكتب الإسلامية، بيروت، ط 241، ص1،  تفسير العياشي، حقيق: هاشم الرسولي المحلاتي،   جمحمد بن مسعودالعياشي،   67
 2000، 1، دار المعارف، القاهرة، ط430–427، ص3، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ججامع البيان عن تأويل آي القرآن، لطبري، محمد بن جرير 68
 .1964، 2دار الكتب المصرية، القاهرة،   ط .275–272، ص2، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، جالجامع لأحكام القرآنقرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري،  69
 .دار الفكر، بيروت. ،67–65، ص5ج مفاتيح الغيب )التفسير الكبير(،ا لرازي، فخر الدين محمد بن عمر، 70
 97آل عمران ، 71
 312، ص1، ج1980، 1، تحقيق: هاشم الرسولي المحلاتي، دار الكتب الإسلامية، بيروت، طتفسير العياشيالعياشي، محمد بن مسعود،  72



 
 
: العبادات أنموذجا ي

ي تفسير العياش 
 الرؤية الفقهية ف 

Page | 28  

 .74ناسك محددة بدقة، متى توفرت القدرة73أداء م  .زيارة بيت الله الحرام :فقد يرى الطبري أن الآية تفرض الحج على كل قادر، ويفسّر الحج على أنه 

و تجمع المسلمين على صعيد واحد، ويحقق الوحدة  .عبادة تقوي الإيمان  :اما الطبرسي فقد ركزعلى الجانب الروحي والاجتماعي للحج، باعتباره 

 .75الإسلامية

وخلوّ الفرد من الموانع الشرعية مثل    .والقدرة الجسدية .قدرة المال  :فقد يشرح الطوسي أن الحج حق الله على كل قادر، ويبين أن المعنى يشمل 

 .76المرض أو السفر الصعب

 .اتفاق الجميع على أن الحج فريضة على كل قادر ماليًا وجسديًافقد  

 .الروايات الإمامية لتوضيح الحكمة الشرعية والبعد الروحيالعياشي يركزّ على 

 .المفسّرون الآخرون يضيفون أبعادًا لغوية، عقدية، واجتماعية

 .الحج يُجمع بين العبادة الفردية والبعد الجماعي الاجتماعي، ويحقق الوحدة الإسلامية

 المطلب السادس  : تفسير آية الخمس  في المنهج الروائي عند العياشي 

هِ خُمُسَهُ((.    ن شيَْءٍ فَأنََّ لِلَّ مَا غَنمِْتُم مِّ  77وقال الله تعالى  ))اعْلَمُوا أنََّ

 :لقد فسّر العياشي هذه الآية اعتمادًا على المنهج الروائي عن أهل البيت )ع(، حيث يبينّ 

وتطهير    .خمس الأموال المكتسبة في الغنائم أو بعض المكاسب والغرض من الخمس جزء منه للولي الشرعي، وجزء لله ورسوله  :تعريف الخمس

 :و رواية عن الإمام الصادق )ع( عند العياشي.إظهار طاعة الله والتسليم لشرعه.دعم الفقراء واليتامى والمحتاجين .المال من الاستيلاء الظالم أو الشح

فيه" تصرفك  قبل  طيبًا  إخراجه  ويجب  ولأوليائه،  لله  الخمس  فإن  المشروع،  الكسب  من  مأخوذ  مال  أو  غنيمة   "78كل 

 .ويشير العياشي إلى أن الخمس عبادة مالية روحية، تربّي النفس على الإنصاف والاعتدال، وتحقق التكافل الاجتماعي

ويوضح أن تقسيم الخمس: ربعها للولي الشرعي، والباقي لله  .الطبري في تفسيره ان الخمس واجب على كل غنيمة أو مال معين .وقد وضح 

 .79والرسول واليتامى والمساكين

 .80يذكر شروط وجوبه: نوع المال، مصدره، وقيمة النصاب .اما القرطبي فقد بين ان الخمس تطهير للمال وإعانة للمحتاجين

 .81الطبرسي فسر  الاية الشريفة  وقد ركزه في تفسيره على الجانب الاجتماعي والروحاني للخمس، حيث يربّي القادر على البذل والعطاء 

 .ونستنتج ان العياشي يركزّ على الروايات الإمامية وشرعية التصرف في الخمس

والمفسرون الآخرون أضافوا أبعاداً فقهية، اجتماعية،    .وقد اتفق الجميع على أن الخمس واجب على المال المخصص للغنيمة أو الكسب المحدد شرعًا

س على  ونصوصية، مع التأكيد على التقسيم بين الفئات المستحقة الخمس عبادة مالية تكمل دور الزكاة في تحقيق التكافل الاجتماعي، وتربية النف 

 .الطاعة والعدل

 اولا:  الخاتمه    

لتأسيس   يظهر هذا البحث أنّ تفسير العياشي يمثل مرحلة مهمة في تطور الفقه الإمامي المبكر، إذ جمع بين الآيات القرآنية والروايات المعصومية 

ما يعكس رؤيته    قاعدة فقهيّة واضحة للعبادات. ويُعدّ منهجه في تفسير آية الطهارة نموذجاً لتوظيف القرآن تفسيرياً وعملياً مع الالتزام بالرواية،

وموثوق،  الفقهية الشاملة التي تشمل الطهارة البدنية والروحية على حد سواء. كما يتضح أثر المكتبة الواسعة وسعة مصادره في تقديم تفسير دقيق  

 .رغم ضياع معظم مؤلفاته

 

 

 

 
 2000، 1دار المعارف، القاهرة، ط 155، ص3تحقيق: أحمد شاكر، ج، جامع البيان عن تأويل آي القرآنلطبري، محمد بن جرير،  74
 .1995، 1، دار المعرفة، بيروت، ط104–102، ص3، جمجمع البيانالطبرسي، الفضل بن الحسن،  75
 .2005، 1دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط  212–210، ص2، ، جالتبيان في تفسير القرآنلطوسي، محمد بن الحسن،  76
 41الانفال ، 77
 .1980، دار الكتب الإسلامية، بيروت، 200–198، ص2لعياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ج 78
 .2000، دار المعارف، القاهرة، 227–225، ص4الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان، ج 79
 196، دار الكتب المصرية، القاهرة، 312–310ص، 2القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، ج 80
 .1995، دار المعرفة، بيروت، 192–190، ص4الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان، ج 81



IJCRS 6(1):16-30 

 

Page | 29  

 

 ثانيا :الاستنتاجات  

 :من خلال دراسة تفسير العياشي لآية الطهارة والعبادات، يمكن استخلاص الاستنتاجات التالية

 .اعتماد العياشي على المنهج الروائي كأساس لاستنباط الأحكام، دون تجاوز النص المعصومي-1

 .دمج الطهارة البدنية والروحية في تفسير آية الطهارة، ما يعكس فهم شامل للعبادات-2

 .تفسير العياشي يمثل حلقة وصل بين التفسير الروائي الصرف والفقه الإمامي المبكر-3 

 .سعة مكتبته ووفرة مصادره العلمية ساهمت في إثراء تفسيره وإتاحة مقارنة الروايات وتوضيح الحكم الشرعي-4

 .رغم ضياع معظم مؤلفاته، فإن ما وصل منه يُعد مرجعاً أساسياً لفهم الأحكام العبادية في الفكر الإمامي المبكر-5

 .توظيف الآيات القرآنية في التفسير لم يكن مجرد شرح لغوي، بل كان تطبيقاً عملياً للأحكام الشرعية-6

 ثالثا: التوصيات : 

 :استناداً إلى نتائج البحث، يُوصى بما يلي

 .ضرورة دراسة باقي تفسير العياشي والمخطوطات المتفرقة لإكمال الصورة الفقهية التي قدّمها -1

 .استخدام تفسير العياشي كمصدر أساسي في بحوث الفقه الإمامي المبكر، خصوصاً في مسائل العبادات -2

 .عادة دراسة الروايات الفقهية المروية عنه في كتب الحديث لتوثيق أثره على تطور الفقه الإمامي -3

 .تشجيع الدراسات المقارنة بين تفسير العياشي وتفاسير روائية أخرى كالبرهان والقمي، لتحديد الخصائص المميزة لكل تفسير-4

 .حفظ التراث المخطوط المتعلق بتفسير العياشي، وإتاحة نسخه الرقمية للباحثين والمهتمين بالدراسات الإسلامية-5

 المصادر والمراجع : 

 .ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحاق الوراّق البغدادي، الفهرست، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، المعرفة .1

 .هـ1415، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 1ابن داود الحلي، رجال ابن داود، ط  .2

 .هـ1395، قم: مكتبة المرعشي، 1ابن شهرآشوب، محمد بن علي، معالم العلماء، ط .3

 .، قم: منشورات الشريف الرضي1ابن طاووس، حل الإشكال، ط .4

 .هـ1403، بيروت: دار الأضواء،  1الحسن، أمل الآمل، طالحر العاملي، محمد بن  .5

 .هـ1409، قم: مؤسسة آل البيت، 1الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، ط .6

 .2001الحسن البصري، تفسير الحسن البصري، القاهرة: مكتبة الثقافة الإسلامية،  .7

 .هـ1411، قم: مكتبة المرعشي، 1الحلي، العلامة، خلاصة الأقوال، ط  .8

 .هـ1413الخوئي، أبو القاسم، معجم رجال الحديث، قم: مؤسسة الإمام الخوئي،  .9

 .، بيروت: دار الفكر1، ط(الرازي، فخر الدين محمد بن عمر، مفاتيح الغيب )التفسير الكبير .10

 .الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات .11

 .الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت .12

 .1995الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، دار المعرفة، بيروت،  .13

 .2000الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار المعارف، القاهرة،  .14

 .2000الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار المعارف، القاهرة،  .15

 .الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن، الفهرست، المطبعة الحيدرية .16

 .هـ1412الطوسي، محمد بن الحسن، الثاقب في المناقب، قم: مكتبة الداور،  .17

 .هـ1381الطوسي، محمد بن الحسن، الرجال، النجف: المطبعة الحيدرية،  .18

 .هـ1417الطوسي، محمد بن الحسن، الفهرست، قم: مؤسسة النشر الإسلامي،   .19

 .هـ1407الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام في شرح المقنعة، قم: مؤسسة النشر الإسلامي،  .20

 .هـ1407الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، قم: مؤسسة النشر الإسلامي،  .21

 .هـ1420، قم: دار المعارف، 1العاملي النباطي، عوالم المعارف، ط .22

 .1980العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، دار الكتب الإسلامية، بيروت،  .23

 .هـ1380، قم: المكتبة العلمية الإسلامية، 1العيّاشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ط .24

 .1الفخر الرازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير، ط .25

 .هـ1406، قم: المكتبة الإسلامية، 2الفيض الكاشاني، محمد محسن، الصافي في تفسير القرآن، ط .26

 .القرطبي، أحمد بن أبي بكر، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب المصرية، القاهرة .27

 .القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب المصرية، القاهرة .28



 
 
: العبادات أنموذجا ي

ي تفسير العياش 
 الرؤية الفقهية ف 

Page | 30  

 .هـ1388، قم: مكتبة الصدوق، 2القمي، الكنى والألقاب، ط .29

 .هـ1403المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت: مؤسسة الوفاء،  .30

 .هـ1428، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 3المعرفة، محمد هادي علي، التمهيد في علوم القرآن، ط .31

 .هـ1416النجاشي، أحمد بن علي، رجال النجاشي، قم: مؤسسة النشر الإسلامي،   .32

 .هـ1408أحمد، رجال النجاشي، بيروت: دار الأضواء، النجاشي، محمد بن   .33

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


